**Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж**

**1981.03.12.B2**

**Связь с миром ниргуны превыше мирского знания и ценностей**

**Госвами Махарадж:** Поскольку это необходимо для проповеди, Рамешвара Свами хотел, чтобы я задал вам один вопрос. «Бхактиведанта Бук Траст» собирается опубликовать книгу под названием «Реинкарнация». И он говорит, что нам необходимо описать западному рациональному уму, как душа переносится из одного тела в другое, как душа входит в семя отца.

**Шрила Шридхар Махарадж:** Как?

**Госвами Махарадж:** Входит в семя человека.

*#00:01:06#*

**Шрила Шридхар Махарадж:** Это все призвано удовлетворить любопытство ученых. Но когда *шраддха* рождается из *сукрити*, тогда человек не заботится о том, чтобы знать все эти детали. Если мы будем анализировать эти явления, то конца подобному анализу не будет. Приблизительное знание поможет нам в достаточной степени, чтобы идти по пути преданности, а анализировать эти характеристики, эти черты — здесь нет конца. Явление, о котором идет речь, не придет так. Знание Абсолюта никогда не приходит таким образом, оно приходит независимо, а именно — *сукрити*. Оно приходит из *ниргуна*-измерения, *ниргуна* обращается к *ниргуне* и *ниргуна* приводит его в *ниргуну*.

*#00:02:11#*

*Саттва-раджа-тама-гуна-майя*. Ложное понимание не может привести [нас в *ниргуну*], даже *саттва-гуна*. *Саттва-гуна* — высочайшее положение, но *саттва-гуна* также не может привести нас в измерение *ниргуна*. Поэтому говорится: *ахаитукй апратихата̄,* *саи ваи пум̇са̄м̇ паро дхармо йато бхактир адхокш̣адже[[1]](#footnote-1).* И каково происхождение этого явления? *Ахаитукй апратихата̄*: Оно беспричинно, оно не имеет причины. Причину этого явления невозможно обнаружить в этом *майическом* мире, мире ложных представлений. Нечто за пределами этого мира — *сукрити*, приходящее от посредника Господа, *бхакты*, и когда это *сукрити* накоплено в достаточной мере, аккумулировано, тогда может возникнуть вера. Вовсе не так, что часть невежества может рассеять невежество. Истина, *ниргуна* может спасти нас и привести в *ниргуну*, спасти нас ото всех измерений *сагуна*, *майи* — мира ложных представлений.

*#00:03:47#*

**апи чет судура̄ча̄ро,
бхаджате ма̄м ананйа-бха̄к[[2]](#footnote-2)**

*Судура̄ча̄р*:с точки зрения *майического*, ложного стандарта морали (*апи чет судура̄ча̄ро*) человек может рассматриваться как в высшей степени неквалифицированный, но его следует считать *садху*. Если рассматривать его с точки зрения стандартов чистоты этого мира, *бхаджате ма̄м ананйа-бха̄к*,он может быть самым неквалифицированным, но если в нем присутствует эксклюзивная склонность ко Мне, спонтанный поток, текущий в Моем направлении (он избегает всех иных направлений), *са̄дхур эва са мантавйах̣* — то его следует считать *садху*, поскольку это *ниргуна*. Все остальное временное и преходящее. Мы достигаем высочайшего положения Брахмы, и в следующее мгновение мы вынуждены падать сюда. Выдуманные понятия хорошего и плохого — это порочный круг. Сегодня это высочайшее положение, а в следующее мгновение — это падение.

*#00:05:10#*

**а̄брахма-бхувана̄л лока̄х̣
пунар а̄вартино ’рджуна
[ма̄м упетйа ту каунтейа
пунар джанма на видйате][[3]](#footnote-3)**

Любое развитие в области заблуждений не есть развитие, не есть прогресс, но когда речь идет о *ниргуне*, то малый прогресс останется навеки, он не рассеется.

**апи чет судура̄ча̄ро,
бхаджате ма̄м ананйа-бха̄к**

*#00:05:36#*

**сарва-дхарма̄н паритйаджйа,
ма̄м экам̇ ш́аран̣ам̇ враджа
[ахам̇ тва̄м̇ сарва-па̄пебхйо,
мокшайишйа̄ми ма̄ ш́учах̣]**[[4]](#footnote-4)

Все эти советы побуждают нас иметь веру в то, что мои расчеты, моя оценка не может сравниться с любыми понятиями хорошего и плохого в бренном мире. Хорошее и плохое — во сне, хороший сон и кошмары — то и другое ложное. Ты понимаешь?

*#00:06:20#*

В этом иллюзорном мире, в мире ложных представлений плохое и хорошее не имеет никакой ценности. И [чтобы] спасти кого-то от этого рабства, очарования этим внешним блеском, для этого необходимо вмешательство извне, из мира *ниргуна*. Вайшнавы, писания, «Бхагаватам», Гита — то, что приходит из измерения *ниргуна*, — мы должны быть крайне внимательны по отношению к этому. *Ниргуна* может помочь нам спасти душу, пребывающую в рабстве, в *сагуне*. Посредники *ниргуны* придут и сокрушат это рабство, спасут душу из рабства ложного представления. И никакой представитель, посредник *сагуны* не может сделать это успешным образом, поскольку он сам пленник.

*#00:07:29#*

«Помощь должна прийти извне, из мира *ниргуна*. Несмотря на все проявления могущества здесь, в этом мире, на достояния этого мира, я в высшей степени незначителен, поскольку все эти реалии лишены всякой ценности». Подобное чувство делает человека достойным мира *ниргуны*, когда он понимает, что все это бренно, тщетно. Я обладаю чем-то, но это обладание чем-то во сне, поэтому эти достояния лишены всякой ценности. Когда человек искренне молится о помощи со стороны мира *ниргуна*, тогда к нему это явление приходит, чтобы помочь, тогда как посредник *сагуна*-мира не может помочь истинным образом.

*#00:08:41#*

Обман в ответ на обман, обман за обман. Один вор обменивается: украденное на украденное другого вора. Два вора обмениваются украденным.

[Харе Кришна, Харе Кришна, Гаура-Харибол]

Возможно, завтра вновь некоторые друзья придут. Я чувствую усталость сегодня. Чару Свами не будет здесь завтра утром? Он поедет в Калькутту?

**Чару Махарадж:** Если я останусь, Махарадж… Я могу поехать в Калькутту…

**Шрила Шридхар Махарадж:** Так или иначе, Дхира Кришна Прабху [Госвами Махарадж] здесь всегда постоянно.

1. *саи ваи пум̇са̄м̇ паро дхармо йато бхактир адхокш̣адже / ахаитукй апратихата̄ йайа̄тма̄ супрасӣдати* — «Высшим занятием [*дхармой*] для всех людей является такое занятие, с помощью которого они могут прийти к любовному преданному служению трансцендентному Господу. Чтобы полностью удовлетворить душу, такое преданное служение должно быть бескорыстным и непрерывным» («Шримад-Бхагаватам»,  1.2.6). [↑](#footnote-ref-1)
2. *апи чет судура̄ча̄ро, бхаджате ма̄м ананйа-бха̄к / са̄дхур эва са мантавйах̣, самйаг вйавасито хи сах̣* — «Даже если человек, занимающийся преданным служением, совершит самый отвратительный поступок, его все равно следует считать святым, ибо он исполнен решимости идти по верному пути» (Бхагавад-гита, 9.30). [↑](#footnote-ref-2)
3. «Обитатели всей материальной Вселенной, начиная от ее творца Брахмы, вынуждены перевоплощаться в разных телах, подчиняясь закону кармы. Но тот, кто достиг Моей обители, сын Кунти, более не познает рождения и смерти» (Бхагавад-гита, 8.16). [↑](#footnote-ref-3)
4. «Оставь все виды долга и полностью предайся Мне. Я освобожу тебя от всех грехов. Не скорби ни о чем» (Бхагавад-гита, 18.66). [↑](#footnote-ref-4)