**Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж**

**1982.02.20.С4**

**Изгнание или наказание не помогут. «Шримад Бхагаватам» 11.5.42**

В другой раз также я находился в Калькуттском *матхе*. Пришла корреспонденция, письма, и кто-то стал читать письмо Прабхупаде (пришло письмо из *матха* в Курукшетре). Один джентльмен был выгнал из *матха* за подобный поступок — интимную связь с женщиной. Его выгнали, и он пришел в *матх* на Курукшетре и просил о том, чтобы его приняли обратно. И управляющий, глава *матха*, просил у Прабхупады позволения принять, он написал: «Этот человек приходит, и я оставил его здесь. Я последую любому вашему решению». Прабхупад сказал следующее в ответ на это письмо: «Только связь с *садху* может помочь *дживе*. *Садху-санга* — это единственный способ, единственный путь. Нет иного пути. Как мы можем изгнать кого-то из этого общества? У этого человека нет иной альтернативы. Поэтому пусть управляющий *матхом* оставит этого человека в *матхе*. Нет иного пути».

*#00:01:32#*

В другой раз Прабхупад сказал… Я пожаловался ему на одного человека, занимающего высокое положение в нашем обществе. Его заподозрили в том, что он распоряжается средствами *матха* нечестно. Прабхупад отругал меня, он сказал: «Ты *санньяси*, и ты испытываешь привязанность к деньгам? Почему? Деньги могут быть брошены в воду, если это необходимо ради удовольствия Кришны. Деньги могут быть выброшены в воду. Что такое деньги?» — сказал он мне. Так он отругал меня. Затем через несколько дней в Мадрасе (я был там, и он также был в Мадрасе), внезапно он обратился ко мне, цитируя стих «Бхагаватам». Он сказал: «Ответ на твой вопрос — вот он:

*#00:02:22#*

**сва-па̄да-мӯлам бхаджатах̣ прийасйа
тйакта̄нйа-бха̄васйа харих̣ пареш́ах̣
викарма йач чотпатитам̇ катхан̃чид
дхуноти сарвам̇ хр̣ди саннивиш̣т̣ах̣»[[1]](#footnote-1)**

Если у преданного есть некий изъян, все что угодно, нечто нежелательное, некий грех, — его не стоит наказывать в виде изгнания или какого-то другого наказания. Он не должен быть наказан. Почему? То, чем он занимается (то есть служение Господу) — это служение обладает высочайшей ценностью. Если он будет наказан, если он будет изгнан — это наказание не сможет очистить его. Высочайшая форма очищения — это то, чем он уже занимается. И это служение может очистить его в высочайшей степени. Ни в каком другом наказании любой формы нет необходимости. Он должен продолжать совершать служение, и в скором будущем он будет чист. «Бхагаватам» говорит это:

**сва-па̄да-мӯлам бхаджатах̣ прийасйа
тйакта̄нйа-бха̄васйа харих̣ пареш́ах̣
викарма йач чотпатитам̇ катхан̃чид**

*#00:03:58#*

Если какое-то отклонение присутствует в нем, *дхуноти сарвам̇ хр̣ди саннивиш̣т̣ах̣...* Хари пребывает в его сердце, и Он устранит все нежелательное, все. Никакой другой альтернативы невозможно, когда речь идет об *ананья-бхак* — о том, кто исключительным образом, безраздельно посвятил себя служению Кришне. Харе Кришна. Это причина, поэтому иногда внешне может казаться, что человек совершает что-то предосудительное, но ему потворствуют. Иногда с внешней точки зрения вещи могут представляться такими, но в действительности:

*#00:05:00#*

**апи чет су-дура̄ча̄ро
бхаджате ма̄м ананья-бха̄к
са̄дхур эва са мантавйах̣
самйаг вйавасито хи сах̣[[2]](#footnote-2)**

«С точки зрения *майических* стандартов — *саттва, раджа, тама*. В мире ложных представлений стандарты хорошего и плохого не должны быть приложимы к Моему преданному, который пребывает в измерении *ниргуна*. Закон майического мира неуместен в случае *ананья-бхак-*преданного. Тот, кто пребывает в *ниргуна*-измерении, кто исключительно, безраздельным образом предан служению Мне, кто пообещал служить Кришне с преданностью, если он принят в таком качестве, тогда что бы он ни совершил с точки зрения этого материального мира, плохо это или хорошо, — подобные критерии неуместны, неприложимы, поскольку в этом мире и плохое, и хорошее — все это нереально, в измерении заблуждений, ложных представлений». И то, что в измерении преданности мы можем приобрести (малое, толику), это явление обладает неизмеримо, в *кроры*, в миллионы раз большей ценностью, чем пик, зенит блага измерения заблуждения. Вы понимаете?

**Преданный**: Да.

*#00:06:38#*

**Шрила Шридхар Махарадж**: *Ӣш́а̄ва̄сйам идам̐ сарвам̇[[3]](#footnote-3)*. И здесь — все эти представления: это мое, это твое: «Почему ты похитил мое, украл у меня то, что принадлежит мне?» Все это ложно. И плохое и хорошее — все это ложно. В абсолютном смысле все принадлежит Ему. И он (преданный) — Его слуга. Необходимость в служении. Возможно, он украл цветок и предложил этот цветок Кришне. Тот, у кого этот цветок был украден, получит благо неведомо для себя, неосознанно. Поэтому ничего дурного, никакого преступления быть не может. Абсолютное суждение и относительное суждение.

[Гаура-Харибол, Гаура-Харибол, Гаура-Харибол, Нитай-Гаура Харибол, Нитай…]

1. «Тот, кто оставил все и нашел прибежище у лотосных стоп Верховной Личности, Господа Хари, очень дорог Кришне. Даже если случайно такой человек совершает какой-то греховный поступок, Верховный Господь, пребывающий в сердце каждого, без труда устраняет его грех» («Шримад-Бхагаватам», 11.5.42; «Шри Чайтанья-чаритамрита», Мадхья-лила, 22.144). [↑](#footnote-ref-1)
2. «Даже если человек, занимающийся преданным служением, совершит самый отвратительный поступок, его все равно следует считать святым, ибо он исполнен решимости идти по верному пути» (Бхагавад-гита, 9.30). [↑](#footnote-ref-2)
3. *ӣш́а̄ва̄сйам идам̐ сарвам̇, йат кин̃ча джагатйа̄м̇ джагат / тена тйактена бхун̃джӣтха̄, ма̄ гр̣дхах̣ касйа свид дханам* —Все живое и неживое во вселенной находится во власти Господа и принадлежит Ему. Поэтому каждый должен пользоваться только тем, что ему необходимо и выделено ему как его доля, и не посягать ни на что другое, хорошо понимая, кому все принадлежит («Шри Ишопанишад», 1). [↑](#footnote-ref-3)